
European science international conference: 

MODERN PROBLEMS IN EDUCATION AND THEIR SCIENTIFIC  

  SOLUTIONS  

54 
 

АНТИЧНЫЕ МОТИВЫ В ПРОИЗВЕДЕНИЯХ РУССКИХ 

ПИСАТЕЛЕЙ XIX–XX ВВ. 

 

Адилбекова Муаззам Навруз кизи 

студентка 3 курса кафедры  русского языка и литературы 

Универcитет  Маъмуна 

 

Аннотация. В статье рассматривается роль античных мотивов в русской 

литературе XIX–XX вв. Показано, что обращение к античному наследию стало не 

простым заимствованием, а творческим диалогом с культурой Древней Греции и 

Рима. В XIX веке античные образы воплощали идеалы гармонии, красоты и 

философской целостности, формируя художественный язык русской литературы 

и укрепляя еѐ связь с европейской традицией. В эпоху Серебряного века античные 

мифы и сюжеты приобрели символическое и философское звучание: у символистов 

они выступали проводниками мистических идей, а у акмеистов — воплощением 

ясности и гармонии. В литературе XX столетия, на фоне войн и революций, 

античные мотивы осмыслялись в трагическом ключе, становясь символом 

культурной памяти, изгнания и человеческого страдания. Таким образом, 

античная традиция в русской литературе XIX–XX вв. служила источником 

вдохновения, способом осмысления исторических потрясений и средством 

соединения национального и универсального. 

Ключевые понятия: античность, мифология, мотив, художественная 

традиция, культурное наследие, символизм, акмеизм, Серебряный век,  культурная 

преемственность, трагизм XX века 

 

Введение. Античное наследие, берущие начало в культурной и духовной 

традиции Древней Греции и Рима, на протяжении многих столетий оказывало 

существенное влияние на формирование европейской и мировой литературы. Идеи 

античности — стремление к гармонии, культ красоты, внимание к судьбе человека 

и его предназначению — стали неотъемлемыми элементами культурного сознания, 

задавшими ориентиры для художественных поисков многих поколений писателей 

и мыслителей. 

Для русской литературы XIX–XX вв. обращение к античным сюжетам и образам 

имело особую значимость. Оно помогало писателям не только приобщаться к 

универсальным ценностям мировой культуры, но и находить новые 

художественные формы для выражения национальной идентичности и осмысления 

собственной эпохи. При этом античность воспринималась не как мѐртвое наследие, 

требующее механического подражания, а как живой источник вдохновения, с 

которым русский писатель вступал в диалог, адаптируя древние образы к 

актуальным социальным и духовным реалиям. 



European science international conference: 

MODERN PROBLEMS IN EDUCATION AND THEIR SCIENTIFIC  

  SOLUTIONS  

55 
 

Важно отметить, что характер и функции античных мотивов в 

русской литературе менялись в зависимости от исторической эпохи. В XIX веке 

античные образы ассоциировались преимущественно с идеалами красоты, порядка 

и гармонии, формируя у поэтов и прозаиков ощущение связи с «вечными» 

законами искусства. В начале XX столетия, в эпоху Серебряного века, античность 

приобрела новое, символическое звучание: она стала средством философского 

поиска, способом выражения мистических и эстетических идей символистов и 

акмеистов. В более поздний период, в XX веке, античные мотивы нередко 

окрашивались трагически, становясь метафорой культурного кризиса, утраты 

устойчивых ценностей и одновременно — напоминанием о неразрывной 

преемственности мировой культуры. 

Таким образом, изучение античных мотивов в русской литературе XIX–XX вв. 

позволяет не только проследить эволюцию художественных форм, но и понять, как 

древние образы помогали писателям осмысливать судьбу человека в условиях 

меняющегося исторического времени. 

Античные мотивы в русской литературе XIX века. XIX век стал важнейшим 

этапом в формировании национальной литературной традиции, и именно в этот 

период античные мотивы заняли прочное место в художественном сознании 

русских писателей. Обращение к древнегреческому и древнеримскому наследию 

воспринималось не как дань моде или следование европейскому образцу, а как 

возможность расширить собственные творческие горизонты, соприкоснуться с 

универсальными культурными ценностями и найти новые формы выражения 

мыслей о человеке и мире. 

Для А. С. Пушкина античность была источником гармонии и внутренней 

свободы. В его поэзии античные образы и аллюзии становились своеобразным 

мостом к «вечному искусству», способному возвысить человека над суетой и 

повседневностью. Лермонтов же, напротив, воспринимал античные мотивы в 

трагическом ключе: через них он выражал мысль о неразрешимом конфликте 

личности с судьбой, о вечном противостоянии человека и рока. 

Философская лирика Ф. И. Тютчева насыщена космическими образами, 

близкими античному мироощущению: гармония, вечность, цикличность природы 

перекликаются с античными представлениями о единстве мироздания. Даже в 

прозе Гоголя и Тургенева можно уловить отголоски античного мировоззрения. У 

Гоголя это проявляется в сатирическом осмыслении общества, что напоминает 

традицию античной комедии. У Тургенева — в изображении неизбежного 

конфликта поколений и осмыслении судьбы личности, что ассоциируется с 

античными представлениями о роке и предопределѐнности. 

Таким образом, античные мотивы в русской литературе XIX века выполняли 

разнообразные функции: они вдохновляли поэтов на поиски гармонии, помогали 

осмыслить трагизм человеческой судьбы и углубляли философское содержание 



European science international conference: 

MODERN PROBLEMS IN EDUCATION AND THEIR SCIENTIFIC  

  SOLUTIONS  

56 
 

художественных произведений. Благодаря этому античность стала 

важным элементом формирования эстетического сознания русской литературы, 

укрепив еѐ связь с мировой культурой. 

Античные мотивы в литературе Серебряного века. На переломе XIX и XX 

столетий интерес к античному наследию в русской литературе обрел новое, более 

глубокое и многогранное содержание. Для представителей Серебряного века 

античные сюжеты и образы перестали быть лишь эстетическим украшением: они 

превратились в средство философских размышлений, поиска духовной 

целостности и даже культурного обновления. 

Символисты — прежде всего В. Брюсов и Вяч. Иванов — обращались к 

античной мифологии как к системе образов, через которую можно было выразить 

мистические и метафизические идеи. У Брюсова античность предстает в виде 

величественных и строгих символов, в которых заключены представления о 

красоте, судьбе и вечности. Иванов, в свою очередь, видел в античной культуре 

источник возрождения духовности. Его концепция «возвращения к дионисийскому 

началу» связывала мифы о Дионисе с идеей творческого экстаза, преодоления 

границ между искусством и жизнью. 

Акмеисты — О. Мандельштам и А. Ахматова — по-другому осмысливали 

античное наследие. Для них оно становилось образцом ясности, строгости формы и 

культурной преемственности. Мандельштам воспринимал античность как «дом 

мировой культуры», где каждое слово и образ наполнены весомостью и 

исторической памятью. Его книга «Камень» демонстрирует стремление к прочной 

опоре в вечных ценностях. Ахматова, обращаясь к мифологическим персонажам и 

образам, подчеркивала универсальность человеческих переживаний — любви, 

утраты, страдания. 

Таким образом, для литературы Серебряного века античные мотивы были не 

только свидетельством тяготения к классике, но и способом познания себя и эпохи. 

Они позволяли писателям и поэтам искать ответы на вопросы о смысле жизни, 

месте человека в мире и судьбах культуры в условиях кризиса, который 

переживала Россия в начале XX века. 

Античные мотивы в литературе XX века. XX век стал временем глубочайших 

исторических потрясений — мировые войны, революции, репрессии и эмиграция 

оставили неизгладимый след в сознании писателей и читателей. На этом фоне 

античное наследие воспринималось уже не как воплощение гармонии и идеала, а 

как универсальный язык, с помощью которого можно было осмыслить трагедию 

века и судьбу отдельного человека. 

Для О. Мандельштама античные образы были символом культурной 

преемственности и одновременно — хрупкости цивилизации. В его стихах 

античность предстает как опора для духа, но вместе с тем как нечто уязвимое перед 



European science international conference: 

MODERN PROBLEMS IN EDUCATION AND THEIR SCIENTIFIC  

  SOLUTIONS  

57 
 

лицом исторического насилия и разрушения. В «Tristia» античные 

реминисценции соединяются с мотивами изгнания и потери, что придает им 

особую остроту. 

А. Ахматова обращалась к античности как к универсальному коду человеческого 

страдания. В еѐ лирике, особенно в цикле «Реквием», античные ассоциации 

подчеркивают, что личная и национальная трагедия всегда имеет 

общечеловеческое измерение. Сравнения с античными мифами позволяют ей 

возводить частное переживание на уровень вечного. 

У И. Бродского античные мотивы приобретают философское и экзистенциальное 

звучание. В его стихотворениях античность предстает как пространство вечности, 

где изгнание, одиночество и смерть осмысляются сквозь призму культурной 

памяти. Для него античная культура — это не прошлое, а живое измерение, в 

котором можно найти ответы на вопросы современности. 

В советской литературе обращение к античности нередко было скрытой формой 

сопротивления идеологическому давлению: классическое наследие напоминало о 

гуманистических ценностях и свободе мысли. В эмигрантской же литературе 

античные образы выполняли роль символа памяти, помогавшего сохранить связь с 

мировой культурой, несмотря на разрыв с родиной. 

Таким образом, в XX веке античность утратила прежнюю декоративность и 

стала универсальным средством выражения философских и исторических 

раздумий, позволяя русским писателям глубже осмыслить драматизм времени и 

непреходящую ценность культуры. 

Заключение. Античные мотивы в русской литературе XIX–XX вв. представляют 

собой не простое заимствование готовых сюжетов и образов, а результат глубокой 

художественной переработки, которая позволила им органично войти в 

национальную традицию. Их значение заключается не только в сохранении связи с 

истоками европейской культуры, но и в создании новых форм художественного 

выражения, отвечающих запросам времени. 

В литературе XIX века античность выступала воплощением гармонии, красоты и 

философской целостности. Она вдохновляла Пушкина, Лермонтова, Тютчева, а 

также оставляла след даже в реалистической прозе Тургенева и Гоголя. Эти 

писатели находили в античном наследии источник для формирования 

национального художественного языка и расширения духовного горизонта. 

На рубеже веков, в эпоху Серебряного века, античные образы получили иное 

звучание. Для символистов они стали ключом к метафизическим смыслам и 

мистическим интуициям, а для акмеистов — ориентиром ясности, гармонии и 

преемственности культурных традиций. Античность в это время перестала быть 

только эстетическим ориентиром, превратившись в способ поиска духовной опоры 

в быстро меняющемся мире. 



European science international conference: 

MODERN PROBLEMS IN EDUCATION AND THEIR SCIENTIFIC  

  SOLUTIONS  

58 
 

В XX столетии, ознаменованном войнами, революциями и кризисами, 

обращение к античности приобрело трагическое измерение. Мандельштам, 

Ахматова, Бродский и другие авторы через античные образы осмысливали опыт 

изгнания, страдания и разрушения, противопоставляя им память о 

гуманистических ценностях и культурной преемственности. 

Таким образом, античная традиция стала для русской литературы не только 

символом связи времен, но и универсальным инструментом самопознания. Она 

помогала соединять личное и общечеловеческое, национальное и универсальное, 

открывая новые горизонты для осмысления человеческой судьбы. В этом 

заключается еѐ непреходящая ценность и неизменная актуальность в 

художественном процессе. 

 

ИСПОЛЬЗОВАННАЯ ЛИТЕРАТУРА 

 

 1. Гаспаров М. Л. Античная литература. – М.: Высшая школа, 1991. 

 2. Лосев А. Ф. Античная мифология в еѐ историческом развитии. – М.: Мысль, 

1993. 

 3. Лотман Ю. М. О русской литературе. – СПб.: Искусство, 1997. 

 4. Фридлендер Г. М. Русская литература XIX века и античное наследие. – Л.: 

Наука, 1985. 

 5. Иванов Вяч. По звѐздам. Статьи и исследования. – М.: Республика, 1994. 

 6. Мандельштам О. Э. Собрание сочинений. – М.: Художественная литература, 

1991. 

 7. Ахматова А. А. Сочинения в двух томах. – М.: Правда, 1990. 

 8. Бродский И. А. Меньше единицы. – М.: АСТ, 2000. 

 9. Тынянов Ю. Н. Поэтика. История литературы. Кино. – М.: Наука, 1977. 

 

 

 

 


